AREA 32(1)
NOVIEMBRE DE 2025
ABRIL DE 2026
ISSN 2591-5312

TEMATICA GENERAL
© SI-FADU-UBA

PALABRAS CLAVE
Cuerpo,

Laberinto,

Extravio,

Rizoma,
Espacialidad,
Experiencia,

Arte contemporaneo

KEYWORDS
Body,

Labyrinth,
Wandering,
Rhizome,
Spatiality,
Experience,
Contemporary art

RECIBIDO

25 DE JULIO DE 2025
ACEPTADO

20 DE SETIEMBRE DE 2025

DOB0

BY NC ND

EL CONTENIDO DE ESTE ARTICULO
ESTA BAJO LICENCIA DE ACCESO

ABIERTO CC BY-NC-ND 2.5 AR

PERDERSE PARA ENCONTRARSE.
EL LABERINTO COMO
EXPERIENCIA CORPOREA

LOSING ONESELF TO FIND
ONESELF. THE LABYRINTH AS A
CORPOREAL EXPERIENCE

LORENA ORTIZ, LUCAS ARIZA PARRADO Y KAREN AUNE
Universidad de los Andes

Facultad de Arquitectura y Disefio

Departamento de Arquitectura

Bogota, Colombia

INFORMACION PARA CITAR ESTE ARTICULO

Ortiz, Lorena; Ariza Parrado, Lucas y Aune, Karen (Noviembre 2025-Abril 2026).
Perderse para encontrarse. El laberinto como experiencia corpérea. AREA, 32(1), 1-14.
https://doi.org/10.62166/area.32.1.3678



https://doi.org/10.62166/area.32.1.3678 

RESUMEN

Este articulo examina la relacién entre el cuerpo vy el la-
berinto desde una perspectiva filoséfica, simbdlica y es-
pacial. A partir de la figura arquetipica del laberinto y su
evolucién cultural, se diferencian dos formas principales:
el laberinto lineal o unicursal, que gufa sin pérdida hacia
un centro, y el laberinto no lineal o multicursal, que ofrece
multiples caminos y posibilidades de perderse. Desde esta
Ultima forma, se plantea que el extravio ya no implica
castigo ni muerte, sino una forma activa de conocimiento
y autodescubrimiento. A través del cuerpo, que percibe,
se pierde y juega, el laberinto se convierte en un espacio
de experiencia vital mds que en una estructura para ser
resuelta. Se analizan las nociones de extravio, presencia
y refugio como claves para repensar el lugar del cuerpo
en los espacios no lineales.

ACERCA DE LAS AUTORAS Y EL AUTOR

Lorena Ortiz. Es artista plastica y profesora de catedra
en la Universidad de los Andes. Cuenta con una maestria
en Disefio y una maestria en Arquitectura, perspectivas
gue integra para explorar la relacién entre cuerpo, espa-
cio y materialidad. Su prdctica abarca instalacién, dibujo,
serigrafia y video, entendiendo los materiales y los gestos
como formas de percepcion y encuentro. Su investigacion
examina cémo la corporalidad, la experiencia sensible y
los procesos materiales configuran modos de pensamiento
en el arte contempordneo. Paralelamente, desarrolla su
escritura creativa, explorando la ficcién y la poesia como
espacios de intuicién, memoria y transformacién.

B4 <l.ortiz22@uniandes.edu.co>

@ https://orcid.org/0000-0002-8399-4981

Lucas Ariza Parrado. Arquitecto de la Escuela Técnica
Superior de Arquitectura de la Universidad de Sevilla,
Espafia, con Maestria en Arquitectura de la Universidad de
Los Andes en Bogota, Colombia. Profesor Asociado en el
Departamento de Arquitectura de la misma Universidad.
Sus temas de investigacion giran en torno al movimiento
y a la relacién de la arquitectura con otras artes. El cuer-
po cobra entonces un protagonismo especial al permitir

ABSTRACT

This article explores the relationship between the body
and the labyrinth from philosophical, symbolic, and spatial
perspectives. By examining the archetypal figure of the
labyrinth and its cultural evolution, it distinguishes two
principal forms: the linear or unicursal labyrinth, which
offers a quided path toward a single center, and the non-
linear or multicursal labyrinth, which proposes multiple
routes and the possibility of becoming lost. Focusing
on the latter, the article argues that losing oneself is no
longer associated with punishment or death, but emerges
instead as an active mode of knowledge and self-discovery.
Through the body —perceiving, wandering, and playing—
the labyrinth becomes a space of lived experience rather
than a structure to be solved. The concepts of wandering,
presence, and refuge are examined as key to rethinking
the role of the body within non-linear spatialities.

un acercamiento a la arquitectura ligado a lo temporal,
ademas de a lo espacial. Esto reafirma que la arquitectura
necesita, mas alld de aprender de si misma, hacerlo de
otras disciplinas.

X <l.ariza48@uniandes.edu.co>

® https://orcid.org/0000-0002-4992-7099

Karen Aune. Artista y Doctora en Arte por la Universidad
de Barcelona, actualmente se desempefia como Profesora
Asociada en la Facultad de Arquitectura y Disefio de la
Universidad de los Andes, en Bogotda. Su investigacién
articula la practica creativa con la reflexion critica desde
una perspectiva transdisciplinar que integra arte, disefio y
arquitectura. Se centra en el lenguaje visual y en el disefio
espacial para examinar las transformaciones ambientales
asociadas al Capitaloceno y las alteraciones de la percep-
ciéon humana producidas por las tecnologias digitales. Su
obra forma parte de colecciones publicas y privadas en
América y Europa, y ha sido exhibida internacionalmente.
Es autora y compiladora del libro Espacios tecnoestéticos
de ficcién (Ediciones Uniandes, 2020).

X <kaune®uniandes.edu.co>

® https://orcid.org/0000-0002-8399-4981



mailto:l.ortiz22%40uniandes.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8399-4981 
mailto:l.ariza48@uniandes.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-4992-7099
mailto:kaune@uniandes.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-8399-4981

Introduccion

Alguna vez estuve perdida en mi propia mente, sentia
que las cosas que hacia formaban parte de un juego
que debia completar, repetia todo compulsivamente. Era
como estar dentro de un laberinto del cual no entendia
el orden pues nunca lograba llegar al centro.!

En el 2019 se realizé una exposiciéon en la Fundacién PROA, centro de arte
contempordneo ubicado en la ciudad de Buenos Aires, Argentina, que recogia
diferentes aproximaciones artisticas alrededor de la figura arquetipica del
laberinto. La exposicién, titulada Derivas y encrucijadas: miradas sobre el
laberinto, fue curada por Cecilia Jaime y Mayra Zolezzi. La curaduria reco-
gia una vasta investigacién del laberinto y sus relaciones simbdlicas, como
laberinto y ciudad; laberinto, cine y literatura, y el laberinto del cuerpo. En la
exposicion se proyectaba una conversacion de Jorge Luis Borges, titulada,
Si el universo fuera un Laberinto... en la cual el escritor se refiere al laberinto
como un lugar donde habita lo perplejo. Pues es un espacio construido para
estar perdido. No solamente habla de lo inquietante que son los laberintos
espaciales y temporales de su literatura, sino de la esperanza que conlleva
la idea del laberinto, porque si hay un laberinto hay un centro, y si hay un
centro hay un orden, y si hay un orden hay una arquitectura. {Desde hace
cuanto que construimos lugares para estar perdidos?, {qué lugar simbdlico
se le da al estar perdido? Es de suponer que fue Dédalo quien construyé el
primer laberinto conocido en la historia de occidente. El laberinto fue alzado
en el Palacio de Cnosos y de él se conservan representaciones en monedas,
lienzos y jarrones (Cabrera Martinez, 2011). En un principio el laberinto es una
carcel, una herramienta de castigo (Herra, 2020). Es la morada del Minotauro,
al que segun el mito griego Teseo dara muerte. Con el paso del tiempo el
laberinto se ira convirtiendo en una figura polisémica, adquiriendo un aire
espiritual y metafisico. Su proliferacién cultural es rica y diversa, sus rastros
se encuentran en diferentes latitudes y en multiples fechas. De tal modo que,
se han encontrado laberintos en la cultura maya, celta, amerindia, egipcia,
babilonia y griega. Por esta razén resulta imposible determinar el origen del
laberinto (Johnson, 2017), sin embargo, es posible afirmar que es una figura
arquetipica (Santarcangeli, 2002), que tiene mas de 5 mil afios de historia
(ProaTV, 2022) y que desde entonces llevamos construyendo laberintos o
lugares para el extravio. Desde luego, las implicaciones asociadas a los la-
berintos son multiples y diversas. Sin embargo, si se acota la relacién entre
el cuerpo vy el espacio del laberinto, puede pensarse que no sélo interviene
un juego racional en la construccion de un espacio para perderse, sino que
habitar ese espacio es, ante todo, un acto corpéreo, pues implica la percep-
cion del propio cuerpo dentro del laberinto.

El cuerpo, se sabe perdido, se sabe liviano, se sabe pesado o se sabe ligero.
Es necesario pensar en los limites del cuerpo, se puede considerar que el

1 Ellector encontrara en cada seccién, fragmentos que surgen de la investigacién-creacién Artefacto para
encontrarse, una instalacion artistica desarrollada como parte del proyecto de grado de la maestria
en Disefio y la maestria en Arquitectura. En la instalacién, 100 metros de velo tefiido manualmente
envuelven al cuerpo, que se convierte en guia de un recorrido laberintico que activa la memoria
sensorial, explora la espacialidad desde la experiencia encarnada y propone un modo de blsqueda
gue no aspira a un destino, sino a un estar en el camino.



espacio empieza donde termina la piel, pero ées ese el limite real del cuerpo
propio? En culturas indigenas, amerindias y orientales el espacio es infi-
nito, no empieza en la existencia del sujeto. Los cuerpos son en si mismos
entidades ritmicas que fluyen con un todo. En estas cosmovisiones no hay
distensiones entre el afuera y el adentro, entre la naturaleza y la cultura
(Descola, 2012). En Occidente, particularmente, se separd la naturaleza
de la cultura y surgieron todos los binomios que esta separacion implica.
El pensamiento cientifico y el mundo irracional se vieron fragmentados.
El pensamiento poético fue excluido de una forma probable de conocer el
mundo y quedd proscrito a una practica estética especializada. No sélo se
ha separado la naturaleza y la cultura, el pensamiento cientifico y el pen-
samiento poético, sino que se ha segregado el cuerpo, el alma, el espirituy
larazoén. En ese sentido, cuando el cuerpo esta dentro del laberinto, es un
todo que se percibe a si mismo en relacién con un espacio que no puede
controlar ni delimitar. Se experimenta perdido, liviano, pesado o ligero. Y en
ese saber experiencial, el cuerpo no sélo se orienta, también se transforma:
deviene en antena sensible, en cartégrafo intuitivo. El laberinto entonces no
se recorre Unicamente al caminar, sino con la totalidad del ser que siente,
duda y se entrega al espacio incierto.

El perderse para encontrarse, es el sello de nuestra contemporaneidad, un
vasto laberinto se traza en la poética de la vida y nuestro cuerpo, como La-
berinto, la obra de Leonora Carrington (1917-2011) -escritora y pintora inglesa
naturalizada mexicana-, que parece ir danzando hacia un centro incierto y
desconocido. Si estar perdido es una condicién humana, en el laberinto ésta
se traslada a la posibilidad del encuentro con lo Iudico, que ya no habita el
laberinto como un castigo arcaico, sino como un lugar en el que la psique y
el cuerpo se despliegan para encontrar su centro a cada paso. El laberinto
contempordneo pareciera haber perdido el centro, el Minotauro, aquella fi-
gura mitoldgica que podria ser el primer rastro hibrido entre el ser humano
y el animal en la mitologia griega (Cifuentes Camacho, 1996), y que ahora
es nuestro propio inconsciente. “No habra nunca una puerta. Estas adentro”
dicen las primeras lineas del poema Laberinto de Borges, quien recuerda asi
que la percepcién de estar a dentro o fuera se puede desdibujar, los limites
entre el cuerpo y el espacio parecen disolverse y desplazarse continuamente
cuando se esta dentro de un laberinto.

Este articulo propone recorrer la relacién entre el cuerpo y el laberinto, en-
tendiendo el extravio no como error o desorientacion, sino como una forma
activa de experiencia y conocimiento. Lejos de concebir el laberinto como
una arquitectura para confundir o castigar, se lo aborda como un espacio
simbdlico, cultural y perceptivo donde el cuerpo no sélo se pierde, sino que
se abre al espacio. A través de referencias filoséficas, literarias y miticas, se
analiza cdmo el cuerpo no es simplemente un habitante pasivo del laberin-
to, sino su propio cartdgrafo: traza sentidos, percibe umbrales, transforma
el espacio al recorrerlo. En el laberinto contempordneo, que ha perdido su
centro, su salida y su monstruo, el cuerpo aparece como guia, como mapa
y como enigma. Es a través de él que el laberinto cobra forma, duracién y
profundidad. Asi, se propone que perderse no es sélo un destino posible, sino
un método legitimo para habitar el mundo.



El laberinto, el mito griego y las ficciones subvertidas

Me pierdo en un camino que no cesa, me extravio en
recorridos recurrentes y algunos que con sorpresa
descubro. Vivo un principio sin fin y un final sin
principio, en el eterno presente del extravio. (Serd que
este presente continuo es pariente de la locura? Pues si
no hay pasado ni futuro y se encuentra todo suspendido
en un solo tiempo, £cédmo no perder el sentido?

En el centro del laberinto esta el Minotauro. EI Minotauro es un hijo bastar-
do de la reina Pasifae y un toro blanco, es la encarnaciéon de la venganza
de Poseiddn contra el rey Minos. Una bestia monstruosa que cada nueve
meses devora jévenes atenienses. Vale la pena enmarcar que este primer
hombre-animal nace en Creta, donde Dédalo, el primer arquitecto, construye
una casa de multiples estancias como se puede leer en el libro VIII de Las
Metamorfosis de Ovidio. El Minotauro nunca se pierde en su morada infinita.
El representa el centro que es el mismo encuentro con la muerte.

Se sabe que toda narracién necesita un héroe y un anti-héroe. E/ Laberinto
del Minotauro no escapa de ello. El laberinto es el escenario oscuro del que
nadie regresa con vida. Salvo Teseo, el héroe del mito griego. Con ayuda de
Dédalo y de Ariadna, el ateniense consigue matar al Minotauro y regresar
con vida para narrar su hazafia, asi pues, su historia quedara inmortalizada.
Se relatara todo sobre su valentia, su coraje y su suerte. También su historia
se tornara en tragedia, cuando Egeo el rey de Atenas pierda la vida por el
descuido del héroe. Quien a su regreso debia cambiar el color de las velas,
para indicarle a su padre su contundente triunfo, pues gracias a su proeza,
ninguln ateniense mas moriria en sacrificio. Egeo, al pensar que su hijo habia
perdido la vida en Creta, se quita la vida, arrojandose al mar. De alli nace el
nombre del Mar Egeo (Cabrera Martinez, 2011). Se saben también los destinos
fatales a los que se enfrentaron Ariadna y Dédalo por traicionar a Minos.
Ambos envueltos en tristezas que advierten el precio de la traicién para
cualquier escucha. Pero nada se conocia sobre el anti-héroe, el Minotauro.
Pasaran siglos para que al menos al primer hombre-animal se le dé un nombre,
Asteridn. Asilo nombra Borges, en su cuento corto, La casa de Asteridn, que
en 1949 publica en El Aleph, una de sus obras mas afamadas. Por medio de
la ficcién se conocera no sélo el nombre de la bestia, sino sus deseos y su
historia. Se cuestionara asi, la narrativa hegemdonica y surgira una pregunta
gue habia estado siempre en silencio, équién esta en el centro del laberinto?
Casualmente, en 1949 otra ficcion alterara el curso de la historia de E/ Labe-
rinto del Minotauro. Otro argentino, Julio Cortazar, le dara un vuelco al mito
griego, con su poema en prosa Los Reyes. Surge de esta manera el héroe
marginal en el mundo cortazariano (Burgos, 2009). Puede que el primer
hombre-animal no sea el villano que se ha dicho, y que el laberinto no sea
la cdmara oscura que conduce a la muerte. ¢Qué pasa cuando por medio de
la literatura se deconstruye un mito heroico?, équé posibilidades se abren
para la creacion de un laberinto? Parece pertinente llevar a estas preguntas
a cuestiones espaciales, para de esa manera poner en duda la necesidad de
un centro, de un héroe y un villano, o un destino fatal, un monstruo al que
matar. Una versidn de esto, puede no ser una representacion del mito griego,
sino una reflexion sobre su historia y sus variadas interpretaciones.



No habrd nunca una puerta. Estds adentro
y el alcazar abarca el universo

y no tiene ni anverso ni reverso

ni externo muro ni secreto centro.

No esperes que el rigor de tu camino

gue tercamente se bifurca en otro,

gue tercamente se bifurca en otro,
tendra fin. Es de hierro tu destino

como tu juez. No aguardes la embestida
del toro que es un hombre y cuya extrafia
forma plural da horror a la marafa

de interminable piedra entretejida.

No existe. Nada esperes. Ni siquiera

en el negro crepusculo la fiera.

(Borges, 1969, p. 10)

El laberinto contemporaneo

La figura arquetipica del laberinto se ha expresado en diversas culturas
como se dijo anteriormente. Su presencia en pinturas, ceramicas y diver-
sos artilugios ha acompafiado a la cultura occidental desde hace mas de
5 mil afios (ProaTV, 2022). Pareciera que la edificacidon de un lugar para
perderse no es una idea descabellada como lo menciona Borges. Podria
pensarse que estar perdido es una condicién humana, sin embargo, trazar
un lugar para experimentar el extravio pareceria un absurdo. La finalidad
de entrar a un laberinto es perderse. Razén por la que estar inmersos en
un laberinto pone un paréntesis entre la realidad y la ficcion. Cuando se
entra a un laberinto se remueven las certezas, la persona se entrega a la
experiencia y aunque se puedan despertar diversas emociones, no hay que
olvidar que los caminos han sido trazados para perder a guien se halla en
el espacio (Santarcangeli, 2002). Si el arquetipo del laberinto es tan fuerte
es porque se asemeja con lo inefable de la vida. Se puede comprender la
experiencia de estar perdido desde muy temprana edad. Se sabe que no es
una experiencia grata, se advierte que el peligro acecha, es amenazante.
Se desconoce el camino, no hay una ubicacidn clara, un sentido del orden
y del Iimite. Pareceria ser lo opuesto a la arquitectura, hecha para cobijar
y proteger, el laberinto es confuso y angustiante (Goycoolea Prado, 2007).
Tal vez por eso ha sido un tema en comun para diferentes artistas a lo
largo del tiempo.

Carrington, dej6 en su cuerpo de trabajo multiples alusiones a la mitologia
griega y maya. Se destaca para este articulo, este 6leo que contiene la
simbdlica figura del laberinto. En este cuadro la linea del horizonte se ha
extraviado y el ojo nos lleva al centro, un centro lejano del que no tenemos
mayor nocidn. Seres se encaminan hacia él. Caballos, toros y patos. Hom-
bres, rojos y blancos. Y una mujer patas arriba, se sostiene de un caballo
con una mano, parece un arlequin, la figura de un cuatro al revés. La obra
de Leonora Carrington es catalogada como surrealista. Tal vez este sea el
pasaje de un suefio, en el que el laberinto es circular, en forma de espiral,
como un recorrido univario, es decir, que contiene sélo un camino. El camino
verde es el limite del cual ninguno de los seres representados osa a salir. Hay

Figura 1

Laberinto. Pintura, 6leo sobre lienzo.
Leonora Carrington, 1975.

Se puede visualizar la obra en

http://leonoracarrington.com.mx/

pintura.html#
[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].


http://leonoracarrington.com.mx/pintura.html
http://leonoracarrington.com.mx/pintura.html

una aceptacion en transitar ese camino. Sélo a la figura del arlequin-mujer
parece no importarle mantener la mirada fija sobre el horizonte que no
existe. Hay encuentros entre los seres de este cuadro. Hay tacto. Abrazos
y cobijos. Hay fraternidad en medio del camino que se les ha impuesto.
Robert Smithson (1938-1973), artista estadounidense, fue uno de los pio-
neros del land art y el site specific (Bravo, 2006). Spiral Jetty fue creada
en el desierto de Utah, en el Gran Lago Salado. Los registros fotograficos
de la pieza han sido altamente divulgados a lo largo de la historia del arte,
estos, fueron tomados por Gianfranco Gorgoni (Alvarez Campana Gallo,
2016). Esta escultura tiene una relacién intrinseca con el paisaje en el que
esta inmersa. Para su ejecucién el artista removidé 6 mil toneladas de roca
basaltica (Dorado, 2015). éPor qué alzar un muelle en forma de espiral, en
medio de un desierto? Después de ejecutada la pieza el artista hace una
pelicula donde los fotogramas giran en espiral. Este recorrido sinuoso,
tiene una relacién con la mitologia nativo-americana (Merchdn-Basabe,
2014), pues como se ha dicho, la figura laberintica ha estado representada
en diversas culturas. La relacién con la naturaleza dependia no solamente
de su materialidad sino de las fluctuaciones del nivel del agua del Gran
Lago Salado. Se puede considerar que Spiral Jetty, es el primer laberinto
univario en ocupar un espacio geografico.

Richard Serra (1938-2024) artista estadounidense conocido por sus esculturas
a gran escala y su trabajo de sitio especifico, ha explorado la materialidad,
la forma y el espacio. Como, con elementos minimos, puede sintetizar las
relaciones humanas con el entorno. También se ha interesado por un registro
de su obra y de su proceso de ejecucién. La pieza The matter of time fue
expuesta en el museo Guggenheim de Bilbao en el 2011. En ella las perso-
nas que recorren la instalacién tienen una percepcion del espacio que va
variando con su experiencia en el mismo, cuestionando asi las nociones de
limite, interior y exterior. Poniendo en juego las tensiones fisicas que genera
la obra, se destaca la escala, lo lleno y lo vacio (Ilabaca, 2010). El recorrido
propuesto por el artista es un pasaje laberintico, es sinuoso y esta lejos de
ser una experiencia reticular. La propuesta de Serra, se asemeja a lo que
seria un laberinto contemporaneo donde las personas que recorren la obra,
experimentan una serie de relaciones materiales que huyen de una finalidad
clara. Es decir, es un laberinto sinuoso y descentrado.

Michealangelo Pistoletto (1933-), artista italiano y representante icénico del
arte povera plantea un laberinto hecho con cartén corrugado y espejo. En
palabras del autor: “el espejo es la invitacién a un camino inicidtico que media
entre dos tiempos” (Art Basel, 2022). El pasado y el presente se disuelven e
invitan a atravesar la imagen en la que sélo nuestro propio reflejo muestra
el camino al centro. En los laberintos cldsicos puede hallarse al Minotauro en
el centro y con él, también el desenlace tragico, la muerte; en el del artista,
en el centro se halla reflejada la propia imagen de quien habita el laberinto.
Atravesar el reflejo es el rito inicidtico que propone este laberinto. El limite
en esta instalacion es el cuerpo (Aromando, 2016). En la obra se esta fuera
de control, los senderos pueden ser erraticos.

Las obras que se han revisado tienen varios puntos de encuentro. Uno, to-
das escapan de la representacion y la presentacion octogonal del laberinto.
Proponen recorridos oblicuos. Otro, los artistas han replanteado la figura
arquetipica, subvirtiendo la imagineria tradicional de los laberintos clasicos,
trayendo a la obra caminos que se enrollan en si mismos una y otra vez.

Figura 2

Spiral jetty. Earthwork. Robert
Smithson, 1970.

Se puede visualizar la obra en

https://masdearte.com/especiales/

la-espiral-jetty-smithson-en-su-

laberinto/
[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].

Figura 3

The matter of time. Escultura/
Instalacién. Richard Serra, 2011.
Se puede visualizar la obra en_
https://www.guggenheim.org/
artwork/21794

[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].

Figura 4

Labirinto e Grande Pozzo.
Instalacion. Michelangelo Pistoletto,
1969-2022.

Se puede visualizar la obra en

https://www.galleriacontinua.com/

artists/michelangelo-pistoletto-61

[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].


https://masdearte.com/especiales/la-espiral-jetty-smithson-en-su-laberinto/
https://masdearte.com/especiales/la-espiral-jetty-smithson-en-su-laberinto/
https://masdearte.com/especiales/la-espiral-jetty-smithson-en-su-laberinto/
https://www.galleriacontinua.com/artists/michelangelo-pistoletto-61
https://www.galleriacontinua.com/artists/michelangelo-pistoletto-61

El centro del laberinto seria su fin, el Ultimo espacio en recorrer, el encuentro
pues con la fatalidad enunciada en el mito griego ha quedado en el pasado
mitico. Aunqgue el arquetipo persiste en la cultura su transformacion se
evidencia en las representaciones artisticas revisadas. Ademas, todos estos
laberintos son espacios de transito, invitan al movimiento, son espacialidades
donde la duracidén de la experiencia de estar en el laberinto estd relacionada
con el transitar corporal dentro del espacio. Inclusive en la interpretacion
de Carrington, el éleo propone un movimiento constante. De cierto modo,
los laberintos revisados se asemejan al concepto de rizoma de los filésofos
franceses Gilles Deleuze y Félix Guattari, que en su libro Mil Mesetas (1980)
donde exploran la posibilidad de un conocimiento no jerarquico o lineal, sino
multiple y descentralizado. Por lo que estos laberintos tienden a crear una
experiencia rizomatica.

El cuerpo, filosofia y espacio

Quisiera mentir, pero mi cuerpo tiene memoria. A pesar
de que siente todo le teme al tacto y a las alturas.

El vértigo se apodera de €l y a veces tiembla, el cuerpo
dice muchas cosas pues esconde los secretos que el
inconsciente guarda celosamente. Tal vez la primera
caida, la sangre corriendo por mi rostro hizo de mi una

nifia con un cuerpo temeroso de ocupar un lugar propio.

Parcialmente podemos plantear que hay un orden, una estructura y un senti-
do en la realidad que se vive. Su flujo pareciera operar de manera racional y
sistematica, en ese sentido se le podria conferir un cardcter cartesiano. Bajo
esta pupila, existe un lugar exacto para cada acontecimiento, una categoria,
una explicacién y hasta una ubicacién, tanto temporal como espacialmente.
Esta estructura estd paraddjicamente alejada de la experiencia corporal
del ser humano (Bloomer y Moore, 1982). Pero, équé implica realmente esa
experiencia corporal?, écémo saber los Iimites de dicha experiencia? Las
proporciones antropomorfas han estructurado el entorno. Los objetos estdn
disefiados por y para los seres humanos, sus dimensiones, estan determinadas
por el uso del cuerpo humano, cosa que ha restringido la experiencia corpo-
ral. Las formas materiales son un resultado del didlogo de la geometriay la
resolucién de las necesidades bdsicas. Se podria pensar que la vivencia de las
personas estd restringida por sus habitos y los limites de la misma pueden
estar mecanizados. Lamentablemente nos hemos habituado a experimentar
el mundo de acuerdo con la geometria euclidiana (Pallasmaa, 2014). Lo cual
ha condicionado la experiencia corporal.

¢Qué es un cuerpo? Diferentes filésofos en la historia de occidente se han
hecho esa pregunta. Puede considerarse que las definiciones filoséficas han
moldeado nuestra relacion con el cuerpo, el entendimiento sobre él refleja
ciertos comportamientos politicos, sociales e individuales. En la actualidad
un complejo sistema de creencias nos constituye, haciendo que seamos
ajenos a nuestra propia experiencia vital, perpetuando un desconocimiento
del cuerpo a través de la cultura que nos aleja e invalida nuestra propia
naturaleza. El constructo moral, el ascetismo, la culpa, el consumismo, la
religion, la sobreproduccién son caracteristicas de la mecanizada vida que



encarnamos. El cuerpo contemporaneo podria ser una construccion social,
filoséfica y politica, fragmentada, dominada y moldeada por un ente externo,
capitalismo, religién o moral (Turner, 1994).

El cuerpo es un constructo cultural. La dificultad reside en la fragmentacion
del mismo. Diferentes posturas filoséficas viven en el interior del ser humano
actual, como una gran amalgama. La experiencia corporal no es unitaria,
por el contrario, es multiple. Un cuerpo es un crisol de conceptos, por mas
distantes que parezcan la filosofia hedonista, el pensamiento platénico o
el pensamiento cristiano, parte de esos conceptos residen en el cuerpo
contemporaneo.

La historia de la filosofia del cuerpo no es una continuidad en el tiempo, sino
mas bien un recoveco de ideas, de imagenes, de conceptos que constituyen
nuestros propios paradigmas. Las ideas sobre el cuerpo son un collage de
preconceptos no lineales que viven en la cultura. La vivencia del cuerpo esta
en otro lugar, en la naturaleza, en el instinto, en el deseo, en el juego, en la
poesia. La contradiccién que se habita es la de ser un cuerpo consciente y
elusivo al mismo tiempo. Por un lado, el cuerpo es nuestro lugar, nuestro
contenedor (Di Bella, 2019), pero la cultura occidental convierte nuestra ex-
periencia corporal en identidades y mascaras, personajes que se desarrollan
en diferentes estructuras sociales (Foucault, 1975).

Desde que Platén expulsd a los poetas de La Republica?, el yo quedé frag-
mentado. Este exilio se representara en todas las tragedias humanas, no sélo
en obras literarias y artisticas, sino en la historia de hombres y mujeres que
han padecido el totalitarismo de la razén, la fuerza, la integridad, la mente y
la verdad. Pero, équé se expulsa cuando se expulsa la poesia? La ambigle-
dad de las emociones. Pues, como dirfa la fildsofa contemporanea Martha
Nussbaum, las emociones escapan al control y viven en el territorio incierto
del azar (Benedicto Rodriguez, 2012).

La idea de que sdélo en la mente vive la potencia cognitiva del ser humano,
ha desvinculado al cuerpo como vehiculo cognitivo del mundo. Desde Platén
el cuerpo quedé relegado a ser el habitaculo de lo irracional pues sélo en la
cabeza vive el alma racional. El cuerpo cartesiano se redujo a un organismo
mecanico a pesar de la experiencia sensible de la que hablaban los empiris-
tas, la historia le ha dado lugar al concepto dualista por encima de cualquier
idea monista® que se ha podido esparcir en la historia de occidente. De tal
manera, las ideas de Spinoza, de que somos un todo con la naturaleza, son
cercanas a las visiones de las culturas orientales, amerindias e indigenas que
consideran la intersubjetividad entre el afuera y el adentro, en oposicién a
la visidn separatista de occidente.

El cuerpo como herramienta cognitiva

Las relaciones del cuerpo como elemento cognitivo implican en las personas
un permitirse ser agentes de la experiencia estética. La obra de arte genera
un espacio dispuesto para experimentar el cuerpo, donde no hay finalidades

2 Enlos libros Iy Il Platén, expulsa a los poetas de La Republica, argumentando que esta debe estar
subordinada a la filosofia.

3 Lateoria monista de Baruch Spinoza sostiene que sélo hay una sustancia en el universo y que todo lo
gue existe estd formado por esa Unica sustancia, de tal manera en esta teoria no hay divisién dualista
entre cuerpo y mente, sino que todo se constituye y se manifiesta a través de una misma naturaleza.



claras, es decir, no se propone un resultado fijo, sino que se esta en una ex-
ploracion constante. Entonces, los cuerpos son libres y a su vez protagonicos.
Al convertirse en autores de las obras, éstas estan en constante transforma-
cion. No hay una finalidad concreta en la experiencia estética sino multiples
posibilidades. En ese sentido, la obra de arte se vuelve un lugar de multiples
cuestionamientos. El cuerpo deja de ser un concepto determinado, se plantea
la necesidad de cuestionar, a partir de la experiencia, las ideas fijas que se
tienen sobre el cuerpo. Se vuelve entonces una herramienta igual de valiosa
gue la mente para aprehender el mundo. El cuerpo en estas piezas de arte
es una herramienta cognitiva, con la cual se experimenta la transformacién
continua del objeto estético. En esa suerte de relaciones bidireccionales,
donde la experiencia estética se funde con la herramienta cognitiva, se esta
planteando un nuevo paradigma. Los cuerpos dejan de contemplar el arte
desde la distancia, para volverse participes de la obra de arte, desde el nlcleo
mismo de la pieza artistica. Se validan asi las experiencias del cuerpo en su
dimension, espacial, gestual y cognitiva. Los cuerpos en estos ejemplos no
son contenedores de la racionalidad, sino que los cuerpos saben en si mismos
como relacionarse con una experiencia estética.

Lygia Pape (1927-2004) fue una artista polifacética, que trabajd la pintura, la
escultura, la performance y el happening. En el afio 1968 presenta en el espa-
cio urbano de Rio de Janeiro su obra Divisor, una invitacién a la comunidad
a activar una obra de arte. Las relaciones que se tejen entre las personas
son vitales para la experiencia artistica. La tela sin las personas no seria
mas que un gran retazo textil, pero con las personas, la pieza se convierte
en una experiencia ludica que esta reivindicando el valor de la comunidad
y la vivencia estética que se teje en ella. Esta relacién del cuerpo en la obra
de arte se hace primordial para la experiencia disefiada por la artista. Vale
la pena situarse en el contexto histérico-social que estaba viviendo Brasil en
ese aflo, donde el movimiento estudiantil exigia el fin de la dictadura militar.
El cuerpo en este contexto histérico no es sélo un elemento cognitivo sino
gue es un cuerpo politico que hace parte de una gran estructura social y se
hace fuerte a través de su unién.

En la coleccién primavera-verano de 1999, el diseflador Issey Miyake pre-
sentd en su pasarela su pieza de ropa A-POC (A Piece of Cloth) en la que
expone una sola pieza de tela roja hecha de sillok reyniere -un tejido 100%
poliéster-, vestida por varias mujeres. La tela las une, es un mismo traje para
todas, hay entre ellas una distancia considerable. Pareciera que el cuerpo
para Miyake es una excusa para proponer un mundo fantastico y colorido,
donde los limites entre los cuerpos se desdibujan por medio del disefio. De
manera poética, se estd reconociendo el abismo que hay entre cuerpo vy
cuerpo -del que nos habla Georges Bataille (1979)- y se esta transformando
en la posibilidad de un solo cuerpo coreografico. Esta composicion se puede
relacionar con las teorias de Maurice Merleau-Ponty (1945), pues la relacion
con el mundo -el espacio escenografico, en este caso que es una pasarela
de modas- implica toda la corporalidad de estas mujeres. Un caminar que
se convierte en una danza, un desplazamiento que, aunque frdagil, se une
por las telas, provocando en ellas ciertas limitaciones y dando la sensacion
de ser mas que un cuerpo.

La obra Tocar las paredes con ambas manos a la vez, de la artista alemana
Rebecca Horn, es una accion registrada en video, donde la artista esta en
el medio de una habitacién con los brazos extendidos. En cada una de sus

Figura 5

Divisor. Performance/Instalacion.
Lygia Pape, 1968.

Se puede visualizar la obra

en https://artishockrevista.

com/2017/07/14/primera-gran-

retrospectiva-lygia-pape-eeuu/

[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].

Figura 6

A-POC. Disefio textil/Investigacion.
Issey Miyake, 1999.

Se puede visualizar la obra en

https://hero-magazine.com/

article/218072/legendary-fashion-

designer-issey-miyake-has-died-

aged-84
[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].

Figura 7

Tocar las paredes con ambas manos
a la vez. Performance. Rebecca Horn,
Berlin 1974 (Berlin Oeste).

Fuente: artclassicnews (2009, 27 de

marzo) https://www.youtube.com/

watch?v=00uNnmAudmk

[Imagen no reproducida por

restricciones de derechos de autor].


https://artishockrevista.com/2017/07/14/primera-gran-retrospectiva-lygia-pape-eeuu/
https://artishockrevista.com/2017/07/14/primera-gran-retrospectiva-lygia-pape-eeuu/
https://artishockrevista.com/2017/07/14/primera-gran-retrospectiva-lygia-pape-eeuu/
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84

manos y de cada uno de sus dedos se desprende una prétesis de madera
y metal pintado de blanco, que se asemeja a un cuerpo esquelético de tal
tamafo que alcanza a tocar ambas paredes de la habitacién al mismo tiem-
po. Una de las metdforas de esta pieza es la posibilidad del juego como algo
serio. No se desconoce el lugar de la imaginacion antes se materializa con
ella. La experiencia sensible del cuerpo tiene lugar en las prétesis creadas.
Lo que para muchas personas puede ser una idea futil aca se resuelve con
la misma seriedad que se desarrolla cualguier investigacion. Esta toma del
lugar propio, dignifica la relacion juego y arte. “El tocar se convertia en algo
insdlito, con una percepcidén tactil extendida” (Ramirez Cobidn, 2017). Esta
capacidad de prolongar las dimensiones del cuerpo y sus sentidos hacen que
la pieza expanda un cuerpo escultdrico que habita en ese sitio especifico.
En ese sentido, la escultura es una combinacién entre la performer y sus
extensiones. Sin la artista las extensiones serian sélo un objeto. Rebecca
Horn, transforma el espacio que habita modificando sus propias dimensiones
corporales. La experiencia corporal que sefiala esta pieza rompe los limites
entre la voluntad, los deseos y las pulsiones.

En estas tres obras, el cuerpo no aparece como soporte pasivo del arte, sino
como su nucleo sensible y transformador. Lygia Pape convierte la experien-
cia estética en una acciéon colectiva: sin los cuerpos que activan la tela, no
hay obra, sdélo superficie inerte. Issey Miyake, desde el lenguaje del disefio,
propone una coreografia compartida donde los cuerpos no sélo caminan,
piensan con el movimiento y producen un nuevo sujeto comun. Rebecca Horn,
por su parte, radicaliza la experiencia individual al extender el cuerpo mas
alla de sus limites fisicos, en un acto donde la imaginacién y la percepcion
expandida se convierten en escultura viva.

A pesar de sus contextos, medios y temporalidades distintas, estas tres pro-
puestas se articulan desde un mismo gesto: validar al cuerpo como saber
encarnado, como forma de pensamiento y presencia que construye realidad.
Ya no se trata de representar al cuerpo, sino de permitirle ser experiencia,
juego, memoria y conocimiento. EIl cuerpo en estas obras es explorador y
mediador, es arquitectura movil y territorio de posibilidades. Asi, la experien-
cia estética no ocurre frente a la obra, sino dentro de ella, como un laberinto
gue se activa con la presencia viva de quien lo habita.

Conclusiones

Estaba sofando y en el suefio me decian “tu lo que
estds haciendo es un artefacto para encontrarte”.
Un artefacto es un dispositivo fabricado para un
fin determinado, en este caso la finalidad es poder
encontrarnos con nosotros mismos.

Perderse para encontrarse no es una paradoja, sino una practica de co-
nocimiento sensible. El laberinto, lejos de ser una trampa o una carcel,
como lo fue en sus origenes miticos, ha devenido en una figura simbdlica
gue abre caminos, que disuelve certezas, que nos invita a una experiencia
del tiempo expandido, del cuerpo en transito, de lo incierto como forma
legitima de estar en el mundo. Borges se referia al laberinto como un es-
pacio donde habita lo perplejo y reconocia lo irénico de construir un lugar

1



con el propdsito de perderse. Pero también hablaba de la esperanza que
contiene esa estructura: si hay laberinto, hay centro, y si hay centro, hay
arquitectura, orden, sentido.

El laberinto, tanto como arquetipo y como simbolo ha sido interpretado de
diferentes maneras segun la cultura en la que se encuentre. Incluso en la
cultura occidental ha experimentado una transformacién significativa, pasan-
do de ser un lugar de castigo a convertirse en lugar sagrado. Es interesante
comprobar que en él convergen la planificacién racional, en los elementos
constructivos de la edificacién, con lo irracional del mundo que se contiene
en este espacio. En este escenario entre lo mental y lo emocional se han
develado multiples arquetipos, del mito clasico E/ Laberinto del Minotauro
se desprenden diferentes versiones en las que surgen voces polifénicas
alrededor de la construccion del héroe y del monstruo, que nos interpelan
como sujetos, planteando reflexiones profundas sobre la naturaleza humana
y sus complejidades.

Pero, équé sucede cuando el centro se pierde?, équé pasa si ya no hay
Minotauro, ni héroe? El centro es el recorrido. Caminar el laberinto se con-
vierte en una experiencia en si misma, donde el extravio es condicién del
hallazgo. Desde la infancia, perderse es uno de los temores mas primitivos,
en la adultez, quiza se acepta como un devenir inevitable. El laberinto nos
ofrece esa posibilidad: volver al miedo original y transformarlo en ritual
de busqueda. Si en la Grecia clasica el encuentro era con la muerte, hoy
ese centro ha mutado; ya no hay monstruo que acecha, como tampoco
hay un afuera o un adentro, como escribié Borges “no hallaras una puerta,
estas adentro”.

El laberinto sin centro, sin principio ni fin, se vuelve mds parecido a la expe-
riencia de estar vivo. En él, cada paso es fin y principio a la vez. Su ldgica se
asemeja al rizoma, como lo propusieron Deleuze y Guattari (1980): una red
gue se ramifica, que no jerarquiza, que permite entradas multiples. En ese
espacio, el cuerpo no sélo se desplaza: se transforma. El tiempo se espesa, el
camino se vuelve experiencia y la conciencia se agudiza. La atencién plena
a cada paso, a cada desvio, es también una forma de presencia.

En esa presencia, el cuerpo encuentra refugio. El laberinto se vuelve cobijo.
Lo laberintico no es solamente desconcierto, también es abrigo. Sus sinuo-
sidades envuelven, su ambigliedad contiene. La percepcion se agudiza: el
roce, la pausa, la lentitud, el encuentro con los otros. Como en Los Reyes de
Cortazar, el laberinto ya no es prisién sino fiesta. El cuerpo no esta a la de-
fensiva, estd implicado: se deja atravesar por la experiencia, se deja afectar.
Se abre al gozo y a la contemplacion.

En ese proceso, el cuerpo se valida como herramienta cognitiva. No sélo
atraviesa el espacio, lo produce. Observa, percibe, escucha, se transforma
con cada gesto, con cada mirada, con cada roce. No hay experiencia estética
sin cuerpo, porque no hay experiencia sin percepcion encarnada. La tradicién
filoséfica ha relegado al cuerpo a un papel secundario frente a la mente. Pero
este articulo propone otro paradigma: que el cuerpo no es sélo el medio por
el cual vivimos el arte, sino el lugar mismo del conocimiento.

Los ejemplos revisados desde los mitos griegos subvertidos por Borges y
Cortdzar, hasta las instalaciones de Smithson, Serra, Pistoletto, y las propues-
tas de Lygia Pape, Issey Miyake o Rebecca Horn reafirman esa idea. En todos
ellos, el cuerpo no es objeto: es motor. No representa, sino que transforma.
Ya no contempla desde afuera, sino que se integra, se implica, se despliega.



En definitiva, el laberinto se convierte en un espacio para sentir desde el
cuerpo. No como un desafio que espera una solucién, sino como un territorio
de lo posible, del juego, del tacto, de la memoria, del deseo. Alli donde no
hay certezas, el cuerpo traza su propia cartografia. Perderse, entonces, es
una forma legitima de habitar el mundo

REFERENCIAS

Alvarez Campana Gallo, José Manuel (2016). Dindmica y Estética de esculturas earthworks,
obras de ingenieria del terreno y formaciones geoldgica. [Tesis Doctoral]. Universidad
Complutense de Madrid.

Art Basel (2022, 19 de junio). Conversations | Michelangelo Pistoletto: 1+1=3. [Video]. YouTube.
https://www.youtube.com/watch?v=f-JBTKGcMrc

Aromando, Giulia (2016). Il corpo esteso: cinestesia ed estetica nei labirinti di Kounellis,
Parmiggiani e Pistoletto. Medea, 2(1), 1-43.

Bataille, Georges (1979). EIl Erotismo. Tusquets Editores.

Benedicto Rodriguez, Rubén (2012). Martha Nussbaum: emociones, mente y cuerpo. Thémata.
Revista de Filosofia, (46), 591-598.

Bloomer, Kent C. y Moore, Charles W. (1982). Cuerpo, memoria y arquitectura. Hermann Blume.

Borges, Jorge Luis (1969). Elogio de la sombra. Emecé.

Bravo, Laura (2006, junio). Reflexiones ecoldgicas: Intervenciones artisticas en y por la naturaleza.
Atenea, XXVI(1), 17-39.

Burgos, Fernando (2009). Laberinto, zona cero: "“Los reyes” de Julio Cortdzar. Confluencia,
25(1), 14-29.

Cabrera Martinez, Lourdes (2011). El laberinto del Minotauro. Temas de estética y arte,

XXV, 228-264.

Cifuentes Camacho, David (1996). En el centro del laberinto: La hybris y el Minotauro. Convivium,
(9), 38-48.

Descola, Philippe (2012). Mds alla de la naturaleza y cultura. Amorrortu.

Di Bella, Daniela V. (2019). El cuerpo como territorio. Cuadernos del Centro de Estudios en Disefio
y Comunicacion, (64),137-152.

13


https://www.youtube.com/watch?v=f-JBTKGcMrc

Dorado, Maria Isabel Alba (2015, julio-diciembre). Envolviendo espirales con Robert Smithson.
Argos, 32(63).

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1980). Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos.

Foucault, Michel (1975). Surveiller et punir: Naissance de la prison. Gallimard.

Goycoolea Prado, Roberto Alfonso (2007). La estética del Laberinto o la recuperacién del Lugar
Urbano. A Parte Rei, (50), 1-9.

Herra, Rafael Angel (2020). Laberinto, monstruo, espejo. In speculo nulla est redemptio. Theory in
action, 13(4), 63-72.

Ilabaca Zamorano, Marcela (2010). La experiencia del peso y el peso de la experiencia: EI cambio
de paradigama en la concepcién del tiempo y el espacio en la escultura contempordnea a
partir de la obra de Richard Serra. [Tesis de Maestria]. Universidad de Chile.

Johnson, Clive (2017). Laberintos A-Q. Introduccidn al cémo, qué y por qué de los laberintos y el
recorrido o camino de un laberinto. Labyrinthe Press.

Merchdn-Basabe, J. Guillermo (2014, julio-diciembre). Robert Smithson en el camino de Prometeo.
(Pensamiento), (Palabra) y Obra, (12), 40-51.

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Fenomenologia de la percepcién. Gallimard.

Pallasmaa, Juhani (2014). La mano que piensa. Sabiduria existencial y corporal en la arquitectura.
Editorial GG.

ProaTV (2022, 29 de noviembre). Cecilia Jaime y Maya Zolezzi: La exhibicion como Laberinto
[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=sGWwzVI2ZrU

Ramirez Cobian, Mario Teodoro (2017). El cuerpo por si mismo. De la fenomenologia del cuerpo a
la ontologia del ser corporal. Revista de Filosofia Open Insight, VIII(14), 49-68.

Santarcangeli, Paolo (2002). El libro de los laberintos. Siruela.

Turner, Bryan S. (1994). Los avances recientes en la Teoria del cuerpo. REIS, (68), 11-39.

14


https://www.youtube.com/watch?v=sGWwzVI2ZrU

	Perderse para encontrarse. El laberinto como experiencia corpórea
	Resumen
	Acerca de las autoras y el autor
	Introducción 
	El laberinto, el mito griego y las ficciones subvertidas 
	El laberinto contemporáneo 
	El cuerpo, filosofía y espacio 
	El cuerpo como herramienta cognitiva 
	Conclusiones 
	REFERENCIAS 

