
1

AREA 32(1)
NOVIEMBRE DE 2025

ABRIL DE 2026

ISSN 2591-5312

TEMÁTICA GENERAL

© SI-FADU-UBA

EL CONTENIDO DE ESTE ARTÍCULO 
ESTÁ BAJO LICENCIA DE ACCESO 
ABIERTO CC BY-NC-ND 2.5 AR

PERDERSE PARA ENCONTRARSE. 
EL LABERINTO COMO 
EXPERIENCIA CORPÓREA

LOSING ONESELF TO FIND 
ONESELF. THE LABYRINTH AS A 
CORPOREAL EXPERIENCE

RECIBIDO
25 DE JULIO DE 2025

ACEPTADO
20 DE SETIEMBRE DE 2025

PALABRAS CLAVE

Cuerpo,

Laberinto,

Extravío,

Rizoma,

Espacialidad,

Experiencia,

Arte contemporáneo

KEYWORDS

Body,

Labyrinth,

Wandering,

Rhizome,

Spatiality,

Experience,

Contemporary art

LORENA ORTIZ, LUCAS ARIZA PARRADO Y KAREN AUNE
Universidad de los Andes
Facultad de Arquitectura y Diseño
Departamento de Arquitectura
Bogotá, Colombia

INFORMACIÓN PARA CITAR ESTE ARTÍCULO

Ortiz, Lorena; Ariza Parrado, Lucas y Aune, Karen (Noviembre 2025-Abril 2026). 

Perderse para encontrarse. El laberinto como experiencia corpórea. AREA, 32(1), 1-14. 

https://doi.org/10.62166/area.32.1.3678

https://doi.org/10.62166/area.32.1.3678 


A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

2

RESUMEN

Este artículo examina la relación entre el cuerpo y el la-

berinto desde una perspectiva filosófica, simbólica y es-

pacial. A partir de la figura arquetípica del laberinto y su 

evolución cultural, se diferencian dos formas principales: 

el laberinto lineal o unicursal, que guía sin pérdida hacia 

un centro, y el laberinto no lineal o multicursal, que ofrece 

múltiples caminos y posibilidades de perderse. Desde esta 

última forma, se plantea que el extravío ya no implica 

castigo ni muerte, sino una forma activa de conocimiento 

y autodescubrimiento. A través del cuerpo, que percibe, 

se pierde y juega, el laberinto se convierte en un espacio 

de experiencia vital más que en una estructura para ser 

resuelta. Se analizan las nociones de extravío, presencia 

y refugio como claves para repensar el lugar del cuerpo 

en los espacios no lineales.

ABSTRACT

This article explores the relationship between the body 

and the labyrinth from philosophical, symbolic, and spatial 

perspectives. By examining the archetypal figure of the 

labyrinth and its cultural evolution, it distinguishes two 

principal forms: the linear or unicursal labyrinth, which 

offers a guided path toward a single center, and the non-

linear or multicursal labyrinth, which proposes multiple 

routes and the possibility of becoming lost. Focusing 

on the latter, the article argues that losing oneself is no 

longer associated with punishment or death, but emerges 

instead as an active mode of knowledge and self-discovery. 

Through the body —perceiving, wandering, and playing— 

the labyrinth becomes a space of lived experience rather 

than a structure to be solved. The concepts of wandering, 

presence, and refuge are examined as key to rethinking 

the role of the body within non-linear spatialities.

Lorena Ortiz. Es artista plástica y profesora de cátedra 

en la Universidad de los Andes. Cuenta con una maestría 

en Diseño y una maestría en Arquitectura, perspectivas 

que integra para explorar la relación entre cuerpo, espa-

cio y materialidad. Su práctica abarca instalación, dibujo, 

serigrafía y video, entendiendo los materiales y los gestos 

como formas de percepción y encuentro. Su investigación 

examina cómo la corporalidad, la experiencia sensible y 

los procesos materiales configuran modos de pensamiento 

en el arte contemporáneo. Paralelamente, desarrolla su 

escritura creativa, explorando la ficción y la poesía como 

espacios de intuición, memoria y transformación.

 <l.ortiz22@uniandes.edu.co>

 https://orcid.org/0000-0002-8399-4981

Lucas Ariza Parrado. Arquitecto de la Escuela Técnica 

Superior de Arquitectura de la Universidad de Sevilla, 

España, con Maestría en Arquitectura de la Universidad de 

Los Andes en Bogotá, Colombia. Profesor Asociado en el 

Departamento de Arquitectura de la misma Universidad. 

Sus temas de investigación giran en torno al movimiento 

y a la relación de la arquitectura con otras artes. El cuer-

po cobra entonces un protagonismo especial al permitir 

un acercamiento a la arquitectura ligado a lo temporal, 

además de a lo espacial. Esto reafirma que la arquitectura 

necesita, más allá de aprender de sí misma, hacerlo de 

otras disciplinas.

 <l.ariza48@uniandes.edu.co>

 https://orcid.org/0000-0002-4992-7099

Karen Aune. Artista y Doctora en Arte por la Universidad 

de Barcelona, actualmente se desempeña como Profesora 

Asociada en la Facultad de Arquitectura y Diseño de la 

Universidad de los Andes, en Bogotá. Su investigación 

articula la práctica creativa con la reflexión crítica desde 

una perspectiva transdisciplinar que integra arte, diseño y 

arquitectura. Se centra en el lenguaje visual y en el diseño 

espacial para examinar las transformaciones ambientales 

asociadas al Capitaloceno y las alteraciones de la percep-

ción humana producidas por las tecnologías digitales. Su 

obra forma parte de colecciones públicas y privadas en 

América y Europa, y ha sido exhibida internacionalmente. 

Es autora y compiladora del libro Espacios tecnoestéticos 

de ficción (Ediciones Uniandes, 2020).

 <kaune@uniandes.edu.co>

 https://orcid.org/0000-0002-8399-4981

ACERCA DE LAS AUTORAS Y EL AUTOR

mailto:l.ortiz22%40uniandes.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8399-4981 
mailto:l.ariza48@uniandes.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-4992-7099
mailto:kaune@uniandes.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-8399-4981


A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

3

Introducción

Alguna vez estuve perdida en mi propia mente, sentía 

que las cosas que hacía formaban parte de un juego 

que debía completar, repetía todo compulsivamente. Era 

como estar dentro de un laberinto del cual no entendía 

el orden pues nunca lograba llegar al centro.1

En el 2019 se realizó una exposición en la Fundación PROA, centro de arte 
contemporáneo ubicado en la ciudad de Buenos Aires, Argentina, que recogía 
diferentes aproximaciones artísticas alrededor de la figura arquetípica del 
laberinto. La exposición, titulada Derivas y encrucijadas: miradas sobre el 
laberinto, fue curada por Cecilia Jaime y Mayra Zolezzi. La curaduría reco-
gía una vasta investigación del laberinto y sus relaciones simbólicas, como 
laberinto y ciudad; laberinto, cine y literatura, y el laberinto del cuerpo. En la 
exposición se proyectaba una conversación de Jorge Luis Borges, titulada, 
Si el universo fuera un Laberinto… en la cual el escritor se refiere al laberinto 
como un lugar donde habita lo perplejo. Pues es un espacio construido para 
estar perdido. No solamente habla de lo inquietante que son los laberintos 
espaciales y temporales de su literatura, sino de la esperanza que conlleva 
la idea del laberinto, porque si hay un laberinto hay un centro, y si hay un 
centro hay un orden, y si hay un orden hay una arquitectura. ¿Desde hace 
cuánto que construimos lugares para estar perdidos?, ¿qué lugar simbólico 
se le da al estar perdido? Es de suponer que fue Dédalo quien construyó el 
primer laberinto conocido en la historia de occidente. El laberinto fue alzado 
en el Palacio de Cnosos y de él se conservan representaciones en monedas, 
lienzos y jarrones (Cabrera Martínez, 2011). En un principio el laberinto es una 
cárcel, una herramienta de castigo (Herra, 2020). Es la morada del Minotauro, 
al que según el mito griego Teseo dará muerte. Con el paso del tiempo el 
laberinto se irá convirtiendo en una figura polisémica, adquiriendo un aire 
espiritual y metafísico. Su proliferación cultural es rica y diversa, sus rastros 
se encuentran en diferentes latitudes y en múltiples fechas. De tal modo que, 
se han encontrado laberintos en la cultura maya, celta, amerindia, egipcia, 
babilonia y griega. Por esta razón resulta imposible determinar el origen del 
laberinto (Johnson, 2017), sin embargo, es posible afirmar que es una figura 
arquetípica (Santarcangeli, 2002), que tiene más de 5 mil años de historia 
(ProaTV, 2022) y que desde entonces llevamos construyendo laberintos o 
lugares para el extravío. Desde luego, las implicaciones asociadas a los la-
berintos son múltiples y diversas. Sin embargo, si se acota la relación entre 
el cuerpo y el espacio del laberinto, puede pensarse que no sólo interviene 
un juego racional en la construcción de un espacio para perderse, sino que 
habitar ese espacio es, ante todo, un acto corpóreo, pues implica la percep-
ción del propio cuerpo dentro del laberinto.
El cuerpo, se sabe perdido, se sabe liviano, se sabe pesado o se sabe ligero. 
Es necesario pensar en los límites del cuerpo, se puede considerar que el 

1	 El lector encontrará en cada sección, fragmentos que surgen de la investigación-creación Artefacto para 
encontrarse, una instalación artística desarrollada como parte del proyecto de grado de la maestría 
en Diseño y la maestría en Arquitectura. En la instalación, 100 metros de velo teñido manualmente 
envuelven al cuerpo, que se convierte en guía de un recorrido laberíntico que activa la memoria 
sensorial, explora la espacialidad desde la experiencia encarnada y propone un modo de búsqueda 
que no aspira a un destino, sino a un estar en el camino.



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

4

espacio empieza donde termina la piel, pero ¿es ese el límite real del cuerpo 
propio? En culturas indígenas, amerindias y orientales el espacio es infi-
nito, no empieza en la existencia del sujeto. Los cuerpos son en sí mismos 
entidades rítmicas que fluyen con un todo. En estas cosmovisiones no hay 
distensiones entre el afuera y el adentro, entre la naturaleza y la cultura 
(Descola, 2012). En Occidente, particularmente, se separó la naturaleza 
de la cultura y surgieron todos los binomios que esta separación implica. 
El pensamiento científico y el mundo irracional se vieron fragmentados. 
El pensamiento poético fue excluido de una forma probable de conocer el 
mundo y quedó proscrito a una práctica estética especializada. No sólo se 
ha separado la naturaleza y la cultura, el pensamiento científico y el pen-
samiento poético, sino que se ha segregado el cuerpo, el alma, el espíritu y 
la razón. En ese sentido, cuando el cuerpo está dentro del laberinto, es un 
todo que se percibe a sí mismo en relación con un espacio que no puede 
controlar ni delimitar. Se experimenta perdido, liviano, pesado o ligero. Y en 
ese saber experiencial, el cuerpo no sólo se orienta, también se transforma: 
deviene en antena sensible, en cartógrafo intuitivo. El laberinto entonces no 
se recorre únicamente al caminar, sino con la totalidad del ser que siente, 
duda y se entrega al espacio incierto.
El perderse para encontrarse, es el sello de nuestra contemporaneidad, un 
vasto laberinto se traza en la poética de la vida y nuestro cuerpo, como La-
berinto, la obra de Leonora Carrington (1917-2011) –escritora y pintora inglesa 
naturalizada mexicana–, que parece ir danzando hacia un centro incierto y 
desconocido. Si estar perdido es una condición humana, en el laberinto ésta 
se traslada a la posibilidad del encuentro con lo lúdico, que ya no habita el 
laberinto como un castigo arcaico, sino como un lugar en el que la psique y 
el cuerpo se despliegan para encontrar su centro a cada paso. El laberinto 
contemporáneo pareciera haber perdido el centro, el Minotauro, aquella fi-
gura mitológica que podría ser el primer rastro híbrido entre el ser humano 
y el animal en la mitología griega (Cifuentes Camacho, 1996), y que ahora 
es nuestro propio inconsciente. “No habrá nunca una puerta. Estás adentro” 
dicen las primeras líneas del poema Laberinto de Borges, quien recuerda así 
que la percepción de estar a dentro o fuera se puede desdibujar, los límites 
entre el cuerpo y el espacio parecen disolverse y desplazarse continuamente 
cuando se está dentro de un laberinto.
Este artículo propone recorrer la relación entre el cuerpo y el laberinto, en-
tendiendo el extravío no como error o desorientación, sino como una forma 
activa de experiencia y conocimiento. Lejos de concebir el laberinto como 
una arquitectura para confundir o castigar, se lo aborda como un espacio 
simbólico, cultural y perceptivo donde el cuerpo no sólo se pierde, sino que 
se abre al espacio. A través de referencias filosóficas, literarias y míticas, se 
analiza cómo el cuerpo no es simplemente un habitante pasivo del laberin-
to, sino su propio cartógrafo: traza sentidos, percibe umbrales, transforma 
el espacio al recorrerlo. En el laberinto contemporáneo, que ha perdido su 
centro, su salida y su monstruo, el cuerpo aparece como guía, como mapa 
y como enigma. Es a través de él que el laberinto cobra forma, duración y 
profundidad. Así, se propone que perderse no es sólo un destino posible, sino 
un método legítimo para habitar el mundo.



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

5

El laberinto, el mito griego y las ficciones subvertidas

Me pierdo en un camino que no cesa, me extravío en 

recorridos recurrentes y algunos que con sorpresa 

descubro. Vivo un principio sin fin y un final sin 

principio, en el eterno presente del extravío. ¿Será que 

este presente continuo es pariente de la locura? Pues si 

no hay pasado ni futuro y se encuentra todo suspendido 

en un solo tiempo, ¿cómo no perder el sentido?

En el centro del laberinto está el Minotauro. El Minotauro es un hijo bastar-
do de la reina Pasífae y un toro blanco, es la encarnación de la venganza 
de Poseidón contra el rey Minos. Una bestia monstruosa que cada nueve 
meses devora jóvenes atenienses. Vale la pena enmarcar que este primer 
hombre-animal nace en Creta, donde Dédalo, el primer arquitecto, construye 
una casa de múltiples estancias como se puede leer en el libro VIII de Las 
Metamorfosis de Ovidio. El Minotauro nunca se pierde en su morada infinita. 
Él representa el centro que es el mismo encuentro con la muerte.
Se sabe que toda narración necesita un héroe y un anti-héroe. El Laberinto 
del Minotauro no escapa de ello. El laberinto es el escenario oscuro del que 
nadie regresa con vida. Salvo Teseo, el héroe del mito griego. Con ayuda de 
Dédalo y de Ariadna, el ateniense consigue matar al Minotauro y regresar 
con vida para narrar su hazaña, así pues, su historia quedará inmortalizada. 
Se relatará todo sobre su valentía, su coraje y su suerte. También su historia 
se tornará en tragedia, cuando Egeo el rey de Atenas pierda la vida por el 
descuido del héroe. Quien a su regreso debía cambiar el color de las velas, 
para indicarle a su padre su contundente triunfo, pues gracias a su proeza, 
ningún ateniense más moriría en sacrificio. Egeo, al pensar que su hijo había 
perdido la vida en Creta, se quita la vida, arrojándose al mar. De allí nace el 
nombre del Mar Egeo (Cabrera Martínez, 2011). Se saben también los destinos 
fatales a los que se enfrentaron Ariadna y Dédalo por traicionar a Minos. 
Ambos envueltos en tristezas que advierten el precio de la traición para 
cualquier escucha. Pero nada se conocía sobre el anti-héroe, el Minotauro. 
Pasarán siglos para que al menos al primer hombre-animal se le dé un nombre, 
Asterión. Así lo nombra Borges, en su cuento corto, La casa de Asterión, que 
en 1949 publica en El Aleph, una de sus obras más afamadas. Por medio de 
la ficción se conocerá no sólo el nombre de la bestia, sino sus deseos y su 
historia. Se cuestionará así, la narrativa hegemónica y surgirá una pregunta 
que había estado siempre en silencio, ¿quién está en el centro del laberinto?
Casualmente, en 1949 otra ficción alterará el curso de la historia de El Labe-
rinto del Minotauro. Otro argentino, Julio Cortázar, le dará un vuelco al mito 
griego, con su poema en prosa Los Reyes. Surge de esta manera el héroe 
marginal en el mundo cortazariano (Burgos, 2009). Puede que el primer 
hombre-animal no sea el villano que se ha dicho, y que el laberinto no sea 
la cámara oscura que conduce a la muerte. ¿Qué pasa cuando por medio de 
la literatura se deconstruye un mito heroico?, ¿qué posibilidades se abren 
para la creación de un laberinto? Parece pertinente llevar a estas preguntas 
a cuestiones espaciales, para de esa manera poner en duda la necesidad de 
un centro, de un héroe y un villano, o un destino fatal, un monstruo al que 
matar. Una versión de esto, puede no ser una representación del mito griego, 
sino una reflexión sobre su historia y sus variadas interpretaciones.



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

6

No habrá nunca una puerta. Estás adentro
y el alcázar abarca el universo
y no tiene ni anverso ni reverso
ni externo muro ni secreto centro.
No esperes que el rigor de tu camino
que tercamente se bifurca en otro,
que tercamente se bifurca en otro,
tendrá fin. Es de hierro tu destino
como tu juez. No aguardes la embestida
del toro que es un hombre y cuya extraña
forma plural da horror a la maraña
de interminable piedra entretejida.
No existe. Nada esperes. Ni siquiera
en el negro crepúsculo la fiera.
(Borges, 1969, p. 10)

El laberinto contemporáneo

La figura arquetípica del laberinto se ha expresado en diversas culturas 
como se dijo anteriormente. Su presencia en pinturas, cerámicas y diver-
sos artilugios ha acompañado a la cultura occidental desde hace más de 
5 mil años (ProaTV, 2022). Pareciera que la edificación de un lugar para 
perderse no es una idea descabellada como lo menciona Borges. Podría 
pensarse que estar perdido es una condición humana, sin embargo, trazar 
un lugar para experimentar el extravío parecería un absurdo. La finalidad 
de entrar a un laberinto es perderse. Razón por la que estar inmersos en 
un laberinto pone un paréntesis entre la realidad y la ficción. Cuando se 
entra a un laberinto se remueven las certezas, la persona se entrega a la 
experiencia y aunque se puedan despertar diversas emociones, no hay que 
olvidar que los caminos han sido trazados para perder a quien se halla en 
el espacio (Santarcangeli, 2002). Si el arquetipo del laberinto es tan fuerte 
es porque se asemeja con lo inefable de la vida. Se puede comprender la 
experiencia de estar perdido desde muy temprana edad. Se sabe que no es 
una experiencia grata, se advierte que el peligro acecha, es amenazante. 
Se desconoce el camino, no hay una ubicación clara, un sentido del orden 
y del límite. Parecería ser lo opuesto a la arquitectura, hecha para cobijar 
y proteger, el laberinto es confuso y angustiante (Goycoolea Prado, 2007). 
Tal vez por eso ha sido un tema en común para diferentes artistas a lo 
largo del tiempo. 
Carrington, dejó en su cuerpo de trabajo múltiples alusiones a la mitología 
griega y maya. Se destaca para este artículo, este óleo que contiene la 
simbólica figura del laberinto. En este cuadro la línea del horizonte se ha 
extraviado y el ojo nos lleva al centro, un centro lejano del que no tenemos 
mayor noción. Seres se encaminan hacia él. Caballos, toros y patos. Hom-
bres, rojos y blancos. Y una mujer patas arriba, se sostiene de un caballo 
con una mano, parece un arlequín, la figura de un cuatro al revés. La obra 
de Leonora Carrington es catalogada como surrealista. Tal vez este sea el 
pasaje de un sueño, en el que el laberinto es circular, en forma de espiral, 
como un recorrido univario, es decir, que contiene sólo un camino. El camino 
verde es el límite del cual ninguno de los seres representados osa a salir. Hay 

Figura 1

Laberinto. Pintura, óleo sobre lienzo. 

Leonora Carrington, 1975. 

Se puede visualizar la obra en 

http://leonoracarrington.com.mx/

pintura.html# 

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

http://leonoracarrington.com.mx/pintura.html
http://leonoracarrington.com.mx/pintura.html


A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

7

una aceptación en transitar ese camino. Sólo a la figura del arlequín-mujer 
parece no importarle mantener la mirada fija sobre el horizonte que no 
existe. Hay encuentros entre los seres de este cuadro. Hay tacto. Abrazos 
y cobijos. Hay fraternidad en medio del camino que se les ha impuesto.
Robert Smithson (1938-1973), artista estadounidense, fue uno de los pio-
neros del land art y el site specific (Bravo, 2006). Spiral Jetty fue creada 
en el desierto de Utah, en el Gran Lago Salado. Los registros fotográficos 
de la pieza han sido altamente divulgados a lo largo de la historia del arte, 
estos, fueron tomados por Gianfranco Gorgoni (Álvarez Campana Gallo, 
2016). Esta escultura tiene una relación intrínseca con el paisaje en el que 
está inmersa. Para su ejecución el artista removió 6 mil toneladas de roca 
basáltica (Dorado, 2015). ¿Por qué alzar un muelle en forma de espiral, en 
medio de un desierto? Después de ejecutada la pieza el artista hace una 
película donde los fotogramas giran en espiral. Este recorrido sinuoso, 
tiene una relación con la mitología nativo-americana (Merchán-Basabe, 
2014), pues como se ha dicho, la figura laberíntica ha estado representada 
en diversas culturas. La relación con la naturaleza dependía no solamente 
de su materialidad sino de las fluctuaciones del nivel del agua del Gran 
Lago Salado. Se puede considerar que Spiral Jetty, es el primer laberinto 
univario en ocupar un espacio geográfico.
Richard Serra (1938-2024) artista estadounidense conocido por sus esculturas 
a gran escala y su trabajo de sitio específico, ha explorado la materialidad, 
la forma y el espacio. Cómo, con elementos mínimos, puede sintetizar las 
relaciones humanas con el entorno. También se ha interesado por un registro 
de su obra y de su proceso de ejecución. La pieza The matter of time fue 
expuesta en el museo Guggenheim de Bilbao en el 2011. En ella las perso-
nas que recorren la instalación tienen una percepción del espacio que va 
variando con su experiencia en el mismo, cuestionando así las nociones de 
límite, interior y exterior. Poniendo en juego las tensiones físicas que genera 
la obra, se destaca la escala, lo lleno y lo vacío (Ilabaca, 2010). El recorrido 
propuesto por el artista es un pasaje laberíntico, es sinuoso y está lejos de 
ser una experiencia reticular. La propuesta de Serra, se asemeja a lo que 
sería un laberinto contemporáneo donde las personas que recorren la obra, 
experimentan una serie de relaciones materiales que huyen de una finalidad 
clara. Es decir, es un laberinto sinuoso y descentrado.
Michealangelo Pistoletto (1933-), artista italiano y representante icónico del 
arte povera plantea un laberinto hecho con cartón corrugado y espejo. En 
palabras del autor: “el espejo es la invitación a un camino iniciático que media 
entre dos tiempos” (Art Basel, 2022). El pasado y el presente se disuelven e 
invitan a atravesar la imagen en la que sólo nuestro propio reflejo muestra 
el camino al centro. En los laberintos clásicos puede hallarse al Minotauro en 
el centro y con él, también el desenlace trágico, la muerte; en el del artista, 
en el centro se halla reflejada la propia imagen de quien habita el laberinto. 
Atravesar el reflejo es el rito iniciático que propone este laberinto. El límite 
en esta instalación es el cuerpo (Aromando, 2016). En la obra se está fuera 
de control, los senderos pueden ser erráticos.
Las obras que se han revisado tienen varios puntos de encuentro. Uno, to-
das escapan de la representación y la presentación octogonal del laberinto. 
Proponen recorridos oblicuos. Otro, los artistas han replanteado la figura 
arquetípica, subvirtiendo la imaginería tradicional de los laberintos clásicos, 
trayendo a la obra caminos que se enrollan en sí mismos una y otra vez. 

Figura 2

Spiral jetty. Earthwork. Robert 

Smithson, 1970. 

Se puede visualizar la obra en 

https://masdearte.com/especiales/

la-espiral-jetty-smithson-en-su-

laberinto/

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

Figura 3

The matter of time. Escultura/

Instalación. Richard Serra, 2011.

Se puede visualizar la obra en 

https://www.guggenheim.org/

artwork/21794 

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

Figura 4

Labirinto e Grande Pozzo. 

Instalación. Michelangelo Pistoletto, 

1969-2022.

Se puede visualizar la obra en 

https://www.galleriacontinua.com/

artists/michelangelo-pistoletto-61

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

https://masdearte.com/especiales/la-espiral-jetty-smithson-en-su-laberinto/
https://masdearte.com/especiales/la-espiral-jetty-smithson-en-su-laberinto/
https://masdearte.com/especiales/la-espiral-jetty-smithson-en-su-laberinto/
https://www.galleriacontinua.com/artists/michelangelo-pistoletto-61
https://www.galleriacontinua.com/artists/michelangelo-pistoletto-61


A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

8

El centro del laberinto sería su fin, el último espacio en recorrer, el encuentro 
pues con la fatalidad enunciada en el mito griego ha quedado en el pasado 
mítico. Aunque el arquetipo persiste en la cultura su transformación se 
evidencia en las representaciones artísticas revisadas. Además, todos estos 
laberintos son espacios de tránsito, invitan al movimiento, son espacialidades 
donde la duración de la experiencia de estar en el laberinto está relacionada 
con el transitar corporal dentro del espacio. Inclusive en la interpretación 
de Carrington, el óleo propone un movimiento constante. De cierto modo, 
los laberintos revisados se asemejan al concepto de rizoma de los filósofos 
franceses Gilles Deleuze y Félix Guattari, que en su libro Mil Mesetas (1980) 
donde exploran la posibilidad de un conocimiento no jerárquico o lineal, sino 
múltiple y descentralizado. Por lo que estos laberintos tienden a crear una 
experiencia rizomática.

El cuerpo, filosofía y espacio

Quisiera mentir, pero mi cuerpo tiene memoria. A pesar 

de que siente todo le teme al tacto y a las alturas. 

El vértigo se apodera de él y a veces tiembla, el cuerpo 

dice muchas cosas pues esconde los secretos que el 

inconsciente guarda celosamente. Tal vez la primera 

caída, la sangre corriendo por mi rostro hizo de mí una 

niña con un cuerpo temeroso de ocupar un lugar propio.

Parcialmente podemos plantear que hay un orden, una estructura y un senti-
do en la realidad que se vive. Su flujo pareciera operar de manera racional y 
sistemática, en ese sentido se le podría conferir un carácter cartesiano. Bajo 
esta pupila, existe un lugar exacto para cada acontecimiento, una categoría, 
una explicación y hasta una ubicación, tanto temporal como espacialmente. 
Esta estructura está paradójicamente alejada de la experiencia corporal 
del ser humano (Bloomer y Moore, 1982). Pero, ¿qué implica realmente esa 
experiencia corporal?, ¿cómo saber los límites de dicha experiencia? Las 
proporciones antropomorfas han estructurado el entorno. Los objetos están 
diseñados por y para los seres humanos, sus dimensiones, están determinadas 
por el uso del cuerpo humano, cosa que ha restringido la experiencia corpo-
ral. Las formas materiales son un resultado del diálogo de la geometría y la 
resolución de las necesidades básicas. Se podría pensar que la vivencia de las 
personas está restringida por sus hábitos y los límites de la misma pueden 
estar mecanizados. Lamentablemente nos hemos habituado a experimentar 
el mundo de acuerdo con la geometría euclidiana (Pallasmaa, 2014). Lo cual 
ha condicionado la experiencia corporal.
¿Qué es un cuerpo? Diferentes filósofos en la historia de occidente se han 
hecho esa pregunta. Puede considerarse que las definiciones filosóficas han 
moldeado nuestra relación con el cuerpo, el entendimiento sobre él refleja 
ciertos comportamientos políticos, sociales e individuales. En la actualidad 
un complejo sistema de creencias nos constituye, haciendo que seamos 
ajenos a nuestra propia experiencia vital, perpetuando un desconocimiento 
del cuerpo a través de la cultura que nos aleja e invalida nuestra propia 
naturaleza. El constructo moral, el ascetismo, la culpa, el consumismo, la 
religión, la sobreproducción son características de la mecanizada vida que 



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

9

encarnamos. El cuerpo contemporáneo podría ser una construcción social, 
filosófica y política, fragmentada, dominada y moldeada por un ente externo, 
capitalismo, religión o moral (Turner, 1994).
El cuerpo es un constructo cultural. La dificultad reside en la fragmentación 
del mismo. Diferentes posturas filosóficas viven en el interior del ser humano 
actual, como una gran amalgama. La experiencia corporal no es unitaria, 
por el contrario, es múltiple. Un cuerpo es un crisol de conceptos, por más 
distantes que parezcan la filosofía hedonista, el pensamiento platónico o 
el pensamiento cristiano, parte de esos conceptos residen en el cuerpo 
contemporáneo.
La historia de la filosofía del cuerpo no es una continuidad en el tiempo, sino 
más bien un recoveco de ideas, de imágenes, de conceptos que constituyen 
nuestros propios paradigmas. Las ideas sobre el cuerpo son un collage de 
preconceptos no lineales que viven en la cultura. La vivencia del cuerpo está 
en otro lugar, en la naturaleza, en el instinto, en el deseo, en el juego, en la 
poesía. La contradicción que se habita es la de ser un cuerpo consciente y 
elusivo al mismo tiempo. Por un lado, el cuerpo es nuestro lugar, nuestro 
contenedor (Di Bella, 2019), pero la cultura occidental convierte nuestra ex-
periencia corporal en identidades y máscaras, personajes que se desarrollan 
en diferentes estructuras sociales (Foucault, 1975).
Desde que Platón expulsó a los poetas de La República2, el yo quedó frag-
mentado. Este exilio se representará en todas las tragedias humanas, no sólo 
en obras literarias y artísticas, sino en la historia de hombres y mujeres que 
han padecido el totalitarismo de la razón, la fuerza, la integridad, la mente y 
la verdad. Pero, ¿qué se expulsa cuando se expulsa la poesía? La ambigüe-
dad de las emociones. Pues, como diría la filósofa contemporánea Martha 
Nussbaum, las emociones escapan al control y viven en el territorio incierto 
del azar (Benedicto Rodríguez, 2012).
La idea de que sólo en la mente vive la potencia cognitiva del ser humano, 
ha desvinculado al cuerpo como vehículo cognitivo del mundo. Desde Platón 
el cuerpo quedó relegado a ser el habitáculo de lo irracional pues sólo en la 
cabeza vive el alma racional. El cuerpo cartesiano se redujo a un organismo 
mecánico a pesar de la experiencia sensible de la que hablaban los empiris-
tas, la historia le ha dado lugar al concepto dualista por encima de cualquier 
idea monista3 que se ha podido esparcir en la historia de occidente. De tal 
manera, las ideas de Spinoza, de que somos un todo con la naturaleza, son 
cercanas a las visiones de las culturas orientales, amerindias e indígenas que 
consideran la intersubjetividad entre el afuera y el adentro, en oposición a 
la visión separatista de occidente.

El cuerpo como herramienta cognitiva

Las relaciones del cuerpo como elemento cognitivo implican en las personas 
un permitirse ser agentes de la experiencia estética. La obra de arte genera 
un espacio dispuesto para experimentar el cuerpo, donde no hay finalidades 

2	 En los libros II y III Platón, expulsa a los poetas de La República, argumentando que esta debe estar 
subordinada a la filosofía.

3	 La teoría monista de Baruch Spinoza sostiene que sólo hay una sustancia en el universo y que todo lo 
que existe está formado por esa única sustancia, de tal manera en esta teoría no hay división dualista 
entre cuerpo y mente, sino que todo se constituye y se manifiesta a través de una misma naturaleza.



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

10

claras, es decir, no se propone un resultado fijo, sino que se está en una ex-
ploración constante. Entonces, los cuerpos son libres y a su vez protagónicos. 
Al convertirse en autores de las obras, éstas están en constante transforma-
ción. No hay una finalidad concreta en la experiencia estética sino múltiples 
posibilidades. En ese sentido, la obra de arte se vuelve un lugar de múltiples 
cuestionamientos. El cuerpo deja de ser un concepto determinado, se plantea 
la necesidad de cuestionar, a partir de la experiencia, las ideas fijas que se 
tienen sobre el cuerpo. Se vuelve entonces una herramienta igual de valiosa 
que la mente para aprehender el mundo. El cuerpo en estas piezas de arte 
es una herramienta cognitiva, con la cual se experimenta la transformación 
continua del objeto estético. En esa suerte de relaciones bidireccionales, 
donde la experiencia estética se funde con la herramienta cognitiva, se está 
planteando un nuevo paradigma. Los cuerpos dejan de contemplar el arte 
desde la distancia, para volverse partícipes de la obra de arte, desde el núcleo 
mismo de la pieza artística. Se validan así las experiencias del cuerpo en su 
dimensión, espacial, gestual y cognitiva. Los cuerpos en estos ejemplos no 
son contenedores de la racionalidad, sino que los cuerpos saben en sí mismos 
como relacionarse con una experiencia estética. 
Lygia Pape (1927-2004) fue una artista polifacética, que trabajó la pintura, la 
escultura, la performance y el happening. En el año 1968 presenta en el espa-
cio urbano de Río de Janeiro su obra Divisor, una invitación a la comunidad 
a activar una obra de arte. Las relaciones que se tejen entre las personas 
son vitales para la experiencia artística. La tela sin las personas no sería 
más que un gran retazo textil, pero con las personas, la pieza se convierte 
en una experiencia lúdica que está reivindicando el valor de la comunidad 
y la vivencia estética que se teje en ella. Esta relación del cuerpo en la obra 
de arte se hace primordial para la experiencia diseñada por la artista. Vale 
la pena situarse en el contexto histórico-social que estaba viviendo Brasil en 
ese año, donde el movimiento estudiantil exigía el fin de la dictadura militar. 
El cuerpo en este contexto histórico no es sólo un elemento cognitivo sino 
que es un cuerpo político que hace parte de una gran estructura social y se 
hace fuerte a través de su unión. 
En la colección primavera-verano de 1999, el diseñador Issey Miyake pre-
sentó en su pasarela su pieza de ropa A-POC (A Piece of Cloth) en la que 
expone una sola pieza de tela roja hecha de sillok reyniere –un tejido 100% 
poliéster–, vestida por varias mujeres. La tela las une, es un mismo traje para 
todas, hay entre ellas una distancia considerable. Pareciera que el cuerpo 
para Miyake es una excusa para proponer un mundo fantástico y colorido, 
donde los límites entre los cuerpos se desdibujan por medio del diseño. De 
manera poética, se está reconociendo el abismo que hay entre cuerpo y 
cuerpo –del que nos habla Georges Bataille (1979)– y se está transformando 
en la posibilidad de un solo cuerpo coreográfico. Esta composición se puede 
relacionar con las teorías de Maurice Merleau-Ponty (1945), pues la relación 
con el mundo –el espacio escenográfico, en este caso que es una pasarela 
de modas– implica toda la corporalidad de estas mujeres. Un caminar que 
se convierte en una danza, un desplazamiento que, aunque frágil, se une 
por las telas, provocando en ellas ciertas limitaciones y dando la sensación 
de ser más que un cuerpo.
La obra Tocar las paredes con ambas manos a la vez, de la artista alemana 
Rebecca Horn, es una acción registrada en video, donde la artista está en 
el medio de una habitación con los brazos extendidos. En cada una de sus 

Figura 5

Divisor. Performance/Instalación. 

Lygia Pape, 1968.

Se puede visualizar la obra 

en https://artishockrevista.

com/2017/07/14/primera-gran-

retrospectiva-lygia-pape-eeuu/

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

Figura 6

A-POC. Diseño textil/Investigación. 

Issey Miyake, 1999.

Se puede visualizar la obra en 

https://hero-magazine.com/

article/218072/legendary-fashion-

designer-issey-miyake-has-died-

aged-84

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

Figura 7

Tocar las paredes con ambas manos 

a la vez. Performance. Rebecca Horn, 

Berlín 1974 (Berlín Oeste). 

Fuente: artclassicnews (2009, 27 de 

marzo) https://www.youtube.com/

watch?v=O0uNnmAudmk

[Imagen no reproducida por 

restricciones de derechos de autor].

https://artishockrevista.com/2017/07/14/primera-gran-retrospectiva-lygia-pape-eeuu/
https://artishockrevista.com/2017/07/14/primera-gran-retrospectiva-lygia-pape-eeuu/
https://artishockrevista.com/2017/07/14/primera-gran-retrospectiva-lygia-pape-eeuu/
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84
https://hero-magazine.com/article/218072/legendary-fashion-designer-issey-miyake-has-died-aged-84


A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

11

manos y de cada uno de sus dedos se desprende una prótesis de madera 
y metal pintado de blanco, que se asemeja a un cuerpo esquelético de tal 
tamaño que alcanza a tocar ambas paredes de la habitación al mismo tiem-
po. Una de las metáforas de esta pieza es la posibilidad del juego como algo 
serio. No se desconoce el lugar de la imaginación antes se materializa con 
ella. La experiencia sensible del cuerpo tiene lugar en las prótesis creadas. 
Lo que para muchas personas puede ser una idea fútil acá se resuelve con 
la misma seriedad que se desarrolla cualquier investigación. Esta toma del 
lugar propio, dignifica la relación juego y arte. “El tocar se convertía en algo 
insólito, con una percepción táctil extendida” (Ramírez Cobián, 2017). Esta 
capacidad de prolongar las dimensiones del cuerpo y sus sentidos hacen que 
la pieza expanda un cuerpo escultórico que habita en ese sitio específico. 
En ese sentido, la escultura es una combinación entre la performer y sus 
extensiones. Sin la artista las extensiones serían sólo un objeto. Rebecca 
Horn, transforma el espacio que habita modificando sus propias dimensiones 
corporales. La experiencia corporal que señala esta pieza rompe los límites 
entre la voluntad, los deseos y las pulsiones.
En estas tres obras, el cuerpo no aparece como soporte pasivo del arte, sino 
como su núcleo sensible y transformador. Lygia Pape convierte la experien-
cia estética en una acción colectiva: sin los cuerpos que activan la tela, no 
hay obra, sólo superficie inerte. Issey Miyake, desde el lenguaje del diseño, 
propone una coreografía compartida donde los cuerpos no sólo caminan, 
piensan con el movimiento y producen un nuevo sujeto común. Rebecca Horn, 
por su parte, radicaliza la experiencia individual al extender el cuerpo más 
allá de sus límites físicos, en un acto donde la imaginación y la percepción 
expandida se convierten en escultura viva.
A pesar de sus contextos, medios y temporalidades distintas, estas tres pro-
puestas se articulan desde un mismo gesto: validar al cuerpo como saber 
encarnado, como forma de pensamiento y presencia que construye realidad. 
Ya no se trata de representar al cuerpo, sino de permitirle ser experiencia, 
juego, memoria y conocimiento. El cuerpo en estas obras es explorador y 
mediador, es arquitectura móvil y territorio de posibilidades. Así, la experien-
cia estética no ocurre frente a la obra, sino dentro de ella, como un laberinto 
que se activa con la presencia viva de quien lo habita.

Conclusiones

Estaba soñando y en el sueño me decían “tú lo que 

estás haciendo es un artefacto para encontrarte”. 

Un artefacto es un dispositivo fabricado para un 

fin determinado, en este caso la finalidad es poder 

encontrarnos con nosotros mismos.

Perderse para encontrarse no es una paradoja, sino una práctica de co-
nocimiento sensible. El laberinto, lejos de ser una trampa o una cárcel, 
como lo fue en sus orígenes míticos, ha devenido en una figura simbólica 
que abre caminos, que disuelve certezas, que nos invita a una experiencia 
del tiempo expandido, del cuerpo en tránsito, de lo incierto como forma 
legítima de estar en el mundo. Borges se refería al laberinto como un es-
pacio donde habita lo perplejo y reconocía lo irónico de construir un lugar 



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

12

con el propósito de perderse. Pero también hablaba de la esperanza que 
contiene esa estructura: si hay laberinto, hay centro, y si hay centro, hay 
arquitectura, orden, sentido.
El laberinto, tanto como arquetipo y como símbolo ha sido interpretado de 
diferentes maneras según la cultura en la que se encuentre. Incluso en la 
cultura occidental ha experimentado una transformación significativa, pasan-
do de ser un lugar de castigo a convertirse en lugar sagrado. Es interesante 
comprobar que en él convergen la planificación racional, en los elementos 
constructivos de la edificación, con lo irracional del mundo que se contiene 
en este espacio. En este escenario entre lo mental y lo emocional se han 
develado múltiples arquetipos, del mito clásico El Laberinto del Minotauro 
se desprenden diferentes versiones en las que surgen voces polifónicas 
alrededor de la construcción del héroe y del monstruo, que nos interpelan 
como sujetos, planteando reflexiones profundas sobre la naturaleza humana 
y sus complejidades.
Pero, ¿qué sucede cuando el centro se pierde?, ¿qué pasa si ya no hay 
Minotauro, ni héroe? El centro es el recorrido. Caminar el laberinto se con-
vierte en una experiencia en sí misma, donde el extravío es condición del 
hallazgo. Desde la infancia, perderse es uno de los temores más primitivos, 
en la adultez, quizá se acepta como un devenir inevitable. El laberinto nos 
ofrece esa posibilidad: volver al miedo original y transformarlo en ritual 
de búsqueda. Si en la Grecia clásica el encuentro era con la muerte, hoy 
ese centro ha mutado; ya no hay monstruo que acecha, como tampoco 
hay un afuera o un adentro, como escribió Borges “no hallarás una puerta, 
estás adentro”.
El laberinto sin centro, sin principio ni fin, se vuelve más parecido a la expe-
riencia de estar vivo. En él, cada paso es fin y principio a la vez. Su lógica se 
asemeja al rizoma, como lo propusieron Deleuze y Guattari (1980): una red 
que se ramifica, que no jerarquiza, que permite entradas múltiples. En ese 
espacio, el cuerpo no sólo se desplaza: se transforma. El tiempo se espesa, el 
camino se vuelve experiencia y la conciencia se agudiza. La atención plena 
a cada paso, a cada desvío, es también una forma de presencia.
En esa presencia, el cuerpo encuentra refugio. El laberinto se vuelve cobijo. 
Lo laberíntico no es solamente desconcierto, también es abrigo. Sus sinuo-
sidades envuelven, su ambigüedad contiene. La percepción se agudiza: el 
roce, la pausa, la lentitud, el encuentro con los otros. Como en Los Reyes de 
Cortázar, el laberinto ya no es prisión sino fiesta. El cuerpo no está a la de-
fensiva, está implicado: se deja atravesar por la experiencia, se deja afectar. 
Se abre al gozo y a la contemplación.
En ese proceso, el cuerpo se valida como herramienta cognitiva. No sólo 
atraviesa el espacio, lo produce. Observa, percibe, escucha, se transforma 
con cada gesto, con cada mirada, con cada roce. No hay experiencia estética 
sin cuerpo, porque no hay experiencia sin percepción encarnada. La tradición 
filosófica ha relegado al cuerpo a un papel secundario frente a la mente. Pero 
este artículo propone otro paradigma: que el cuerpo no es sólo el medio por 
el cual vivimos el arte, sino el lugar mismo del conocimiento.
Los ejemplos revisados desde los mitos griegos subvertidos por Borges y 
Cortázar, hasta las instalaciones de Smithson, Serra, Pistoletto, y las propues-
tas de Lygia Pape, Issey Miyake o Rebecca Horn reafirman esa idea. En todos 
ellos, el cuerpo no es objeto: es motor. No representa, sino que transforma. 
Ya no contempla desde afuera, sino que se integra, se implica, se despliega.



A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

13

En definitiva, el laberinto se convierte en un espacio para sentir desde el 
cuerpo. No como un desafío que espera una solución, sino como un territorio 
de lo posible, del juego, del tacto, de la memoria, del deseo. Allí donde no 
hay certezas, el cuerpo traza su propia cartografía. Perderse, entonces, es 
una forma legítima de habitar el mundo 

REFERENCIAS

Álvarez Campana Gallo, José Manuel (2016). Dinámica y Estética de esculturas earthworks, 

obras de ingeniería del terreno y formaciones geológica. [Tesis Doctoral]. Universidad 

Complutense de Madrid.

Art Basel (2022, 19 de junio). Conversations | Michelangelo Pistoletto: 1+1=3. [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=f-JBTKGcMrc

Aromando, Giulia (2016). Il corpo esteso: cinestesia ed estetica nei labirinti di Kounellis, 

Parmiggiani e Pistoletto. Medea, 2(1), 1-43.

Bataille, Georges (1979). El Erotismo.  Tusquets Editores.

Benedicto Rodríguez, Rubén (2012). Martha Nussbaum: emociones, mente y cuerpo. Thémata. 

Revista de Filosofía, (46), 591-598.

Bloomer, Kent C. y Moore, Charles W. (1982). Cuerpo, memoria y arquitectura. Hermann Blume.

Borges, Jorge Luis (1969). Elogio de la sombra. Emecé.

Bravo, Laura (2006, junio). Reflexiones ecológicas: Intervenciones artísticas en y por la naturaleza. 

Atenea, XXVI(1), 17-39.

Burgos, Fernando (2009). Laberinto, zona cero: “Los reyes” de Julio Cortázar. Confluencia, 

25(1), 14-29.

Cabrera Martínez, Lourdes (2011). El laberinto del Minotauro. Temas de estética y arte, 

XXV, 228-264.

Cifuentes Camacho, David (1996). En el centro del laberinto: La hybris y el Minotauro. Convivium, 

(9), 38-48.

Descola, Philippe (2012). Más allá de la naturaleza y cultura. Amorrortu.

Di Bella, Daniela V. (2019). El cuerpo como territorio. Cuadernos del Centro de Estudios en Diseño 

y Comunicación, (64), 137-152.

https://www.youtube.com/watch?v=f-JBTKGcMrc


A
R

E
A

 3
2

(1
) 

 |
 N

O
V

IE
M

B
R

E
 D

E
 2

0
2

5
 -

 A
B

R
IL

 D
E

 2
0

26
  |

  I
S

S
N

 2
5

9
1-

5
3

12
©

 S
I-

FA
D

U
-U

B
A

 |
 T

E
M

Á
T

IC
A

 G
E

N
E

R
A

L

14

Dorado, María Isabel Alba (2015, julio-diciembre). Envolviendo espirales con Robert Smithson. 

Argos, 32(63).

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1980). Mil Mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. 

Foucault, Michel (1975). Surveiller et punir: Naissance de la prison. Gallimard.

Goycoolea Prado, Roberto Alfonso (2007). La estética del Laberinto o la recuperación del Lugar 

Urbano. A Parte Rei, (50), 1-9.

Herra, Rafael Ángel (2020). Laberinto, monstruo, espejo. In speculo nulla est redemptio. Theory in 

action, 13(4), 63-72.

Ilabaca Zamorano, Marcela (2010). La experiencia del peso y el peso de la experiencia: El cambio 

de paradigama en la concepción del tiempo y el espacio en la escultura contemporánea a 

partir de la obra de Richard Serra. [Tesis de Maestría]. Universidad de Chile.

Johnson, Clive (2017). Laberintos A-Ω. Introducción al cómo, qué y por qué de los laberintos y el 

recorrido o camino de un laberinto. Labyrinthe Press.

Merchán-Basabe, J. Guillermo (2014, julio-diciembre). Robert Smithson en el camino de Prometeo. 

(Pensamiento), (Palabra) y Obra, (12), 40-51.

Merleau-Ponty, Maurice (1945). Fenomenología de la percepción. Gallimard.

Pallasmaa, Juhani (2014). La mano que piensa. Sabiduría existencial y corporal en la arquitectura. 

Editorial GG.

ProaTV (2022, 29 de noviembre). Cecilia Jaime y Maya Zolezzi: La exhibición como Laberinto 

[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=sGWwzVI2ZrU

Ramírez Cobián, Mario Teodoro (2017). El cuerpo por sí mismo. De la fenomenología del cuerpo a 

la ontología del ser corporal. Revista de Filosofía Open Insight, VIII(14), 49-68.

Santarcangeli, Paolo (2002). El libro de los laberintos. Siruela.

Turner, Bryan S. (1994). Los avances recientes en la Teoría del cuerpo. REIS, (68), 11-39.

https://www.youtube.com/watch?v=sGWwzVI2ZrU

	Perderse para encontrarse. El laberinto como experiencia corpórea
	Resumen
	Acerca de las autoras y el autor
	Introducción 
	El laberinto, el mito griego y las ficciones subvertidas 
	El laberinto contemporáneo 
	El cuerpo, filosofía y espacio 
	El cuerpo como herramienta cognitiva 
	Conclusiones 
	REFERENCIAS 

